Evang. -ref. Kirche Griisch-Fanas-Valzeina, 18.01.2026, Sonntag: 2. Sonntag

nach Epiphanias, in Fanas
Predigt zu Jeremia 14,1-9
Gehalten von Seraina Raymann

Die grof3e Diirre

1Das ist das Wort des Herrn,

das er Jeremia wegen der Dirre mitgeteilt hat:
»Juda liegt traurig da,

seine Tore sind verfallen.

Trauernd sind die Menschen zu Boden gesunken,
Klagegeschrei steigt auf aus Jerusalem.

3Die Reichen schicken ihre Diener, um Wasser zu holen.

Sie gehen zu den Zisternen,

aber sie finden kein Wasser mehr.

Sie kehren mit leeren Kriigen zurtick.

Enttduscht und betribt verhillen sie ihren Kopf.
4sDer Erdboden hat lauter Risse,

weil es nicht geregnet hat.

Auch die Bauern sind betriibt und verhiillen ihren Kopf.
sSelbst die Hirschkuh lasst ihr Junges im Stich.
Gleich nach der Geburt hat sie es verlassen,

weil es nirgendwo mehr Gras gibt.

cDie Wildesel stehen auf den kahlen Hohen

und horen sich an wie heulende Schakale.

Ihre Augen sind triib geworden,

denn weit und breit wachst kein Griin mehr.

Das Volk betet um Hilfe

sAch Herr, unsere Schuld klagt uns an,

aber hilf uns doch um deines Namens willen!

Wir haben viel Schlimmes getan

und uns so gegen dich gestellt.

gDoch du bist die Hoffnung Israels,

unser Retter in Zeiten der Not!

Warum interessieren wir dich dann nicht?

Unser Land scheint dir gleichglltig wie einem Fremden,
wie einem Wanderer, der nur eine Nacht bleibt.
sWarum tust du so, als ob du nicht helfen kannst?
Warum bist du wie ein Held, der nicht retten kann?
Dabei bist du doch mitten unter uns, Herr,

und wir tragen deinen Namen!

Lass uns doch nicht im Stich!

Griisch - Fanas - Valzeina



Predigt:
Liebe Gemeinde

Der Text aus Jeremia 14 beginnt mit einer bedrickenden Klarheit:

«Das ist das Wort des HERRN, das er Jeremia wegen der Dirre mitgeteilt hat.»
Keine Metaphern, keine Beschonigung. Diirre ist Dirre. Mangel ist Mangel. Not
ist Not. Die Erde ist ausgetrocknet, die Felder verdorren, die Brunnen sind leer.
Menschen und Tiere leiden. Und mit der ausgedorrten Erde scheint auch die
Hoffnung auszutrocknen.

Diese Worte klingen erschreckend aktuell. Wenn wir an die Brandkatastrophe
in Crans-Montana denken, wie viele junge Menschen gestorben sind oder
schwerste Verletzungen tragen. Wie diese Menschen lernen missen, mit den
Schmerzen, dem veranderten Aussehen und den weiteren Konsequenzen zu
leben, oder neu lernen mussen, zu leben, und hier manch einer den Sinn des
Lebens infrage stellt. Ebenso die Angehorigen der Verletzten zusehen mussen,
wie diese leiden und kampfen missen, um wieder Perspektive im Leben zu
haben, oder auch die Angehdérigen der Verstorbenen lernen missen, mit dem
Verlust von geliebten Menschen umzugehen. Das ist ein langer, ja, ein
lebenslanger Prozess. Oder wenn wir den Blick weiten auf Diirren in Afrika, in
Siideuropa, in Lateinamerika — Regionen, in denen Wasser zur Uberlebensfrage
wird. Und wir sehen Bilder von Kriegen, in denen nicht nur Stadte zerstort
werden, sondern auch Lebensgrundlagen: Felder, Infrastruktur, Vertrauen. Die
Erde schreit — und wir mit ihr.

Jeremia verschweigt dieses Schreien nicht. Er romantisiert die Krise nicht und
spiritualisiert sie auch nicht weg. Die Diirre ist real, spurbar, todlich. Die
Menschen sitzen in Trauer, die Tore Jerusalems sind verddet, es liegt eine
Schwere Uber allem. Und vielleicht kennen wir dieses Geflihl: Wenn etwas
Grosses, Bedrohliches im Raum steht und man nicht einfach zur Tagesordnung
tbergehen kann. Wenn das Leben auf einmal langsamer wird, schwerer,
fragiler.

Jeremia gibt dieser Erfahrung Worte — und er bringt sie vor Gott.

«Ach Herr, unsere Schuld klagt uns an, aber hilf uns doch um deines Namens
willen!»

Das ist bemerkenswert. Jeremia kommt nicht mit schnellen Lésungen. Er
kommt mit einer Bitte. Mit einem Gebet, das aus der Not geboren ist. Er weiss:
Wir haben nicht alles im Griff. Wir sind nicht die, die sich selbst retten kdonnen.
Und doch gibt er die Beziehung zu Gott nicht auf.



In diesem Gebet steckt eine Spannung, die viele von uns kennen. Da ist das
Wissen um Schuld — personlich und kollektiv. Und gleichzeitig die Sehnsucht
nach Erbarmen. Jeremia spricht aus, was schwer auszuhalten ist: Dass
menschliches Handeln Konsequenzen hat. Dass Ausbeutung, Ignoranz, Gewalt
und Gleichgultigkeit nicht folgenlos bleiben — weder fir die Erde noch fur das
Miteinander der Menschen. Und doch bleibt er nicht bei der Anklage stehen. Er
klammert sich an Gottes Namen, an Gottes Treue.

«Warum interessieren wir dich dann nicht? Unser Land scheint dir gleichgtltig
wie einem Fremden, wie einem Wanderer, der nur eine Nacht bleibt», fragt
Jeremia. Warum wirkt Gott so fern? So abwesend? So schweigend?

Die Frage, ob sich Gott fiir uns noch interessiert oder ob er uns fremd
geworden ist, ist vielleicht eine der ehrlichsten Glaubensfragen tGberhaupt. Sie
taucht auf, wenn Brande alles verschlingen. Wenn Kriege nicht enden. Und sie
taucht auf im ganz personlichen Leid. Wenn eine Diagnose kommt, die alles
verandert. Wenn Krankheit den Alltag bestimmt. Wenn der Tod naher rickt —
erst als Moglichkeit, dann als Realitat.

Im August 2016 hat meine Mama die Diagnose Bauchspeicheldrisenkrebs mit
der klaren Aussage der Arzte bekommen: «Wir kdnnen lhnen nicht sagen,
wann, doch Sie werden an dieser Krankheit sterben.» Meine Mutter sagte den
Arzten, dass sie alles tun wiirde, damit sie wieder gesund wird. Meine Eltern
waren damals in Guinea tatig und kamen im Sommer in die Schweiz, um uns zu
sehen und Urlaub zu machen. Dies war etwas, das nicht nur das Leben meiner
Mama von einem Moment auf den anderen auf den Kopf gestellt hat, sondern
uns alle. Da war es plotzlich nicht mehr wichtig, dass wir alle zusammen auf die
Insel Elbe fahren und schone Strandferien verbringen wollten. Meine Mama
fand, dass wir drei Schwestern doch fahren sollten, doch uns war klar: In dieser
Situation wollten wir moéglichst nah bei unserer Mama sein. Es kamen Fragen
auf: Warum, Gott? Weshalb jetzt? Und weshalb meine Mama, die sich um so
viele Menschen kiimmerte, die ihr Herz den Menschen schenkte, zuhorte, fur
sie kochte usw.? Die rund 5 Monate, die folgten, bevor meine Mama am
10.01.2017 den Kampf gegen den Krebs verloren hat und zu Gott in den
Himmel kam, waren hart und doch durften wir als Familie viel Zuspruch,
Unterstiitzung und wunderbare Zeiten mit Mama erleben. Meine Mama hoffte
bis zum Schluss, dass Gott sie doch gesund machen wirde, trotz der klaren
Prognose, und sie nochmals nach Guinea gehen kénnte, um weiterzuarbeiten.
Doch es kam eben anders. Nun sind 9 Jahre vergangen, seit meine Mama nicht
mehr auf dieser Welt ist, und es gibt auch jetzt noch Zeiten, in denen ich sie
vermisse und gerne mit ihr Uber dieses oder jenes sprechen wiirde. Doch so ist
das Leben. Eines Tages missen wir alle gehen. Und das Trostende ist: Ich bin



Uberzeugt, heute geht es ihr gut und sie hat auch wieder ihre Mama um sich
und die quatschen und kochen vielleicht fiir die andern im Himmel. Das mag
eine kindliche Vorstellung sein, doch mir hat diese Vorstellung geholfen,
dartber hinwegzukommen. Zu wissen, dass sie wieder alles machen kann, was
sie so gerne machte, wie unter anderem schwimmen, und sie keine Schmerzen
mehr hat. Denn in ihrer Krankheitszeit hatte sie mit einer starken Mudigkeit,
Kraftlosigkeit und spater mit Wasser im Koérper usw. zu kampfen. Mir hat die
Frage nach dem Warum Gott das Leid zugelassen hat nicht weitergeholfen. Ich
beschaftigte mich intensiv damit. Mir hat dann mehr geholfen, dass es ihr nach
dem Tod wieder gut geht und sie wollen wiirde, dass wir gliicklich sind und das
Leben geniessen. Die Fragen sind jedoch da, und da hilft es, diese Fragen
anzunehmen und offen zu lassen. Ein Gedicht hat mir und meiner Familie Trost
gespendet, der Autor ist mir nicht bekannt:

«Sie sagen gestorben, wie falsch dieses Wort.

Ich sterbe doch nicht, verliess nur diesen Ort, lausche nun sanft, lausche nun
sacht in das Wehen des Windes, vernimm meinen Frieden, gleich dem eines
Kindes.

Atme voll Hoffnung die Kiihle der Nacht, sie sagen entschlafen, ich sage
erwacht.

Blicke ins Gold des erblihenden Morgens, und spilir meine Freiheit, so leicht
ohne Sorgen.

Und dann fihl die Warme auf der Haut von der Sonne, das ist meine selig
gewonnene Wonne.

Nein, ich bin nicht tot, nicht im Grabe gefangen, bin vom Tod ins Leben
hinlbergegangen.»

Das war ein Gedicht, das uns jemand in den Trauerkarten gesendet hat. Dieses
Gedicht finde ich sehr schon, weil es von der Ewigkeitsperspektive
hergeschrieben ist und dass es besser wird. Weiter hat mir auch geholfen, vor
Gott zu klagen und auch meinen Emotionen, Trauer, Wut und Angsten, Raum
zu geben. Dies war dann nach dem Tod meiner Mutter intensiv, als ich merkte,
dass ich professionelle Hilfe brauche, und diese mir auch geholt habe.
Ausserdem war hilfreich mit meinen Freunden offen darliber zu sprechen und
schone Erlebnisse zu machen. All das hat dazu beigetragen, dass ich wieder
Freude am Leben gefunden habe.

Jeremia kennt diese Erfahrung. Und er spricht sie aus — ohne sie zu glatten. Das
ist wichtig. Glaube bedeutet nicht, immer Antworten zu haben. Glaube
bedeutet manchmal, Fragen zu stellen, diese offenen Fragen auszuhalten und
vielleicht eines Tages in die Antwort hineinzuwachsen.



Gleichzeitig endet das Gebet nicht in der Verzweiflung.

«Dabei bist du doch mitten unter uns, Herr, und wir tragen deinen Namen! Lass
uns doch nicht im Stich!» Das ist kein triumphaler Satz. Es ist ein trotzig-
hoffnungsvoller. Einer, der sagt: Auch wenn wir dich nicht verstehen, auch
wenn wir dich nicht spliren — wir lassen dich nicht los. Wir erinnern dich an
deine Nahe. An deine Zusage. An deinen Namen.

Diese Haltung ist vielleicht das, was uns in Krisenzeiten tragt. Nicht die
Gewissheit, dass alles gut wird. Sondern das Festhalten an Gott und seinen
Zusagen. Die Weigerung, Leid das letzte Wort zu Uberlassen.

Wenn wir auf die Welt schauen, sehen wir viele Griinde, den Mut zu verlieren.
Klimakatastrophen, Kriege, politische Ohnmacht. Und gleichzeitig erleben wir
im Kleinen ahnliche Dynamiken: Krankheit, Abschied, Trauer. Beides gehort
zusammen. Die grosse Not der Welt und die personliche Not spiegeln sich
ineinander. Und beide diirfen vor Gott gebracht werden.

Jeremia steht stellvertretend fir sein Volk ein. Aber sein Gebet klingt wie das
Gebet einer einzelnen Person. Vielleicht, weil kollektives Leid immer auch
individuelles Leid ist. Und individuelles Leid nie nur privat bleibt.

Was heisst das fur uns heute?

Vielleicht zuerst: Wir diirfen klagen. Wir diirfen benennen, was zerstort ist. In
der Natur. In der Weltpolitik. In unseren Familien. In unseren Kérpern. Klage ist
kein Zeichen von schwachem Glauben. Klage ist Ausdruck einer Beziehung, die
ernst gemeint ist.

Und dann: Wir diirfen bitten. Nicht als magische Losung, sondern als Ausdruck
von Vertrauen. Bitten heisst: Ich rechne noch mit dir, Gott. Auch wenn ich dich
nicht verstehe.

Und schliesslich: Wir dirfen hoffen — vorsichtig, tastend, manchmal
widersprichlich. Hoffnung bedeutet nicht, dass alles wieder so wird wie vorher.
Nach Branden bleibt verbrannte Erde. Nach Kriegen bleiben Wunden. Nach
dem Tod eines geliebten Menschen bleibt eine Liicke. Hoffnung bedeutet, dass
Gott auch dort gegenwartig ist, wo nichts mehr heil scheint.

Vielleicht ist Gott nicht der, der jede Katastrophe verhindert. Aber Gott ist der,
der im Leid bleibt. Der nicht weggeht. Der den Namen der Leidenden kennt.
Und der uns einander anvertraut — damit wir nicht alleine bleiben.



Jeremia ruft Gott als Hoffnung Israels an. Nicht, weil alles gut ist, sondern weil
ohne Gott alles hoffnungslos ware. Diese Hoffnung ist kein lautes Halleluja. Sie
ist leise, zerbrechlich — und genau deshalb so kostbar.

Wenn wir heute diesen Text horen, dann vielleicht als Einladung:
Die Schreie der Erde ernst zu nehmen.

Die Not der Welt nicht zu verdrangen.

Und unser eigenes Leiden nicht zu verstecken.

Und mit allem, was uns bewegt, vor Gott zu treten — so wie wir sind. Mit
Fragen, mit Tranen, mit Erinnerungen, mit Liebe, die bleibt.

«Lass uns doch nicht im Stich!»
Mehr braucht es manchmal nicht. Und vielleicht ist das Gebet, das Gott am

nachsten ist.

Amen.



